
Sturm-Bühne
JAHRBUCH DES THEATERS DER EXPRESSIONISTEN

Siebente Folge

William Wauer: Theater als Kunstwerk

Theater als Kunstwerk

William Wauer

Das deutsche Theater

„(Will man die „Deutsche Seele" ad oculus de-

monstriert haben, so sehe man in den deutschen

Geschmack, in deutsche Künste und Sitten hinein:

welche bäurische Gleichgültigkeit gegen Ge-

schmack." So Nietzsche.

Was ist Geschmack? Geschmack ist Sinn

Forrn.

Mangel an Sinn für Form ist wie die Form-

losigkeit Unkultur, Barbarei.

Gesetzt: die deutsche „Tiefe" brauchte lange
Zeit, um an ihre Oberfläche zu kommen — not-

wendig wird es, daß wir uns ihrer bewußt wer-

den. Es gilt, endlich Ausdruck und Gestalt zu ge-
winnen für die deutsche „Innerlichkeit".

Form ist Kultur, wie Kunst Form ist.

Die „deutsche" Form wird immer „Ergebnis"
deutscher Kunstbetätigung sein im Gegensatz zum

Beispiel zu japanischer, deren Endzweck die Form

ist. Diese Tatsache wird uns endgültig davor

bewahren, in Außenkultur und Formalismus zu

erstarren.

Eins ist klar: mit der Entwickelung des Ge-

schmacks und formalen Schönheitssinnes steigt
das Kulturniveau.

Die Entwicklung des Formensinnes ist eine

Entwicklung des Auges: der Sehnerv verbindet

uns mit der Welt der Erscheinungen. Der Künst-

lerische Erzieher und Ausbilder des Sehnervs ist

der Maler.

Ein gutes Zeichen: die Malerei ist heute die

vorherrschende Kunst.

Wie kommt das?

Die naturflüchtige, „spiritualistische" Welt-

anschauung der Mitte des 19. Jahrhunderts hat

einer natursüchtigen „sensualistischen" weichen

müssen. Unser Leben ist uns lebenswert gewor-

den, damit trat uns der Künstler näher, der es

verklärt und verewigt: der Maler.

Und nun möchte jeder „malen": der Dichter,
der Musiker, der Bildner, der Architekt —

Der malerische Effekt droht zur Verirrung zu

werden: wie ein Irrlicht flattert er durch alle ihm

noch so fremden Künste.

Eine derartige Erscheinung muß sich natürlich

im Zentrum einer Volkskultur am meisten geltend

machen.

Wo konzentriert sich das Kulturleben einer

Nation?

Zweifelsohne in seinem Theater.

Welche Fülle von formaler Schönheit, von

Formenreichtum und Farbenpracht, welche Ver-

einigung und Musterausstellung sämtlicher kultu-

rellen und künstlerischen Faktoren bietet seinem

Volke zum Beispiel das japanische Theater.

Und das hellenische!

Und das deutsche?

Welche Fülle von Stil- und Geschmacklosig-
keit, Armseligkeit und Hohlheit, welchen Mangel

an künstlerischen und kulturellen Errungenschaften
offenbart das deutsche Theater.

Unser Theater verrät uns.

Oder ist uns das Theater aus einem seltsamen

Zufall und Unverstand heraus nicht der Brennpunkt

unserer Kultur?

Aber auch wenn es der nicht ist: es verrät

uns —

es verrät uns dadurch umsomehr.

Der Deutsche hat heute kein Lebensinteresse,
das ihn mit seinem Theater verbindet.

Der Sinn des Theaters ist ihm verdunkelt
worden, den 1 ernpel hat man ihm zum Vergnü-
gungslokal herabgewürdigt.

Aber es gibt bessere und amüsantere Vergnü-
gungslokale als die heutigen deutschen Theater, in

denen weder Geschmack noch „Kunst" eine Stätte

haben.

Unser heutiges Theater ist halb Panoptikum,
halb Variete.

„Illusionsbühne:"

Die Szenerie führt bunte Illustrationen vor, zu

denen die Schauspieler den darunter bemerkten

Text exekutieren.

Beides nebeneinander — ohne organische Ver-

bindung. In unseren ersten Theatern leidlich, sonst

aber schlecht.

Beides ohne künstlerischen Wert — ofhne
Wert überhaupt.

Das Theater aber ist ein Kultur wert, ein Kultur-
faktor. dessen Bedeutung unabschätzbar ist.

Ein Volk, das sein Theater nicht liebt und be-
sucht oder keines hat, muß innerlich verarmen oder
verhäßlichen.

Das Theater gibt seinem Volke die Gelegenheit
und Veranlassung, ein höheres und reicheres

Seelenleben zu führen, als der Alltag es gestattet.

Das Theater löst seine dunklen und dunkelsten
Instinkte aus.

Alle Kultur und Kultstätten sind mit geistiger
und leiblicher Hygiene von Uranfang enge ver-

knüpft gewesen.

Die Stätten, aus denen ihr innere Gesundheit

und Heiterkeit floß, hat die Menschheit immer 3111

besten geschmückt; diese Stätten, die ein höheres

Leben gaben und versprachen, waren von jeher
mit dem Schönsten umgeben und ausgestattet, das

Kunst und Kunstfertigkeit zu schaffen vermochten.

Das ist der tiefste Sinn und Zweck der „mo-

ralischen Anstalt" Theater.

Und ihre Kulturaufgabe?

Der Maler hat auch in das deutsche Theater

triumphierend seinen Einzug gehalten.

Und man glaubt damit die heutige Bühne für

die Kunst zurückgewonnen.

Eine gutherzige Täuschung.

Man gestattet dem Maler nur als „Spezialisten"
den Eintritt, nicht als Künstler.

Denn sonst würde der Maler der Erste sein,

der die Malerei von dieser Bühne verbannte.

Aus Geschmack und Stilgefühl.

Er weiß am besten und zuerst, daß er und seine
Malerei auf der heutigen Bühne nur zu unlauteren
Zwecken mißbraucht werden.

Man will ihn nicht als Maler gelten lassen, ma*

will ihn als Hexenmeister, als „Illusionisten".
Er soll „Malerei" schaffen, der man um des

Himmels willen nicht ansehen darf, daß sie „ge-
malt" ist.

Die Natur soll er n,achschaffen.
Er soll Herrgott spielen.

Auf den Brettern.

Im Grunde eine parodistische Varietenummer!

Das Theater betrachtet es heute als seine ein-

zige Aufgabe, zu „täuschen", die vollkommenste

„Illusion" von Dingen hervorzurufen, die nicht da

sind.

Eine Aufgabe, würdig eines Panoptikums, aber

keiner Kunststätte.

Die Kunst will n i e täuschen.

Auch die Kunst des Theaters nicht.

Aber die „Illusionsbühne" will es — sie gehört
also nicht ins Theater nicht in die Kunst.

Selbst in sich ist die Illusionsbühne noch falsch
und unvollkommen: der Darsteller ist „wirklich"
als Mensch: er wird nicht vorgetäuscht.

Um die Illusionsbühne vollkommen zu machen,
müßte man also die „echten" Schauspieler durch
künstliche Figuren ersetzen.

Nur das Puppentheater ermöglicht eine stil-
gerechte vollkommene Illusionsbühne.

Eine Aufgabe für die moderne Technik: täu-

schend echten Himmel, täuschend echte „Natur",
täuschend echte Menschen, täuschend echte

Sprache und Gebärden, täuschend echtes „Leben"

künstlich herzustellen.

Alles das hat aber mit Kultur, Kunst und

Theater nicht das geringste zu tun.

Wohin führen uns aber unsere tätigen Theater-

reformatorenf?

Alle den gleichen Abweg, und die besten zm

meisten!

Das deutsche Theater als deutsche Kult- und

Kulturstätte?

Da gilt es völlig von vorn anzufangen.

Von innen heraus ganz neu aufzubauen.

Guckkasten und Illusionshühne

Unser heutiges Theater leidet an dem augen-

fälligen Grundfehler, daß man Bühnenraum und

Zusehauerraum streng gesehieden hat und s-o aus

dem Theaterbesucher einen reinen „Zuschauer"

macht, der vor dem Guckkasten sitzt und an den

Vorgängen jenseits des Wandeinschnittes, der zwi-

schen ihm und der Szene gähnt, nur einen sehr

platonischen Anteil nimmt. Mit dieser strengen

Zweiteilung hob man aber die intensive Wirkung

der Darstellung auf. Notwendig und wesentlich ist

es, daß der Zuschauer seine enge Zusammengehö-

rigkeit mit dem, was auf der Bühne geschieht, fühlt:

daß er „mitspielt". Wird so das Interesse des

Theaterbesuchers intensiv von der „Darstellung"

gefesselt und völlig in Besitz genommen, dann fällt

von selbst die Notwendigkeit fort, irgendwelche

andere Faktoren auf der Bühne gelten zu lassen,

als die, welche diesem „Inbesitznehmen", diesem

„Ergreifen" des Zuseihauers dienen. Sinn haben



dann nur noch die Faktoren, welche dem „Aus-

druck" dienen, die „Ausdrucksmittel". Alles andere

ist überflüssig. Diese Erwägungen sollten dahin

führen, daß man vor allen Dingen die Scheidewand

zwischen Bühne und Zuschauerraum wieder fallen

läßt. Das Gefühl der Absonderung muß dem

Gefühl der Zusammengehörigkeit Platz machen.

Ist dieses Gefühl erst wieder möglich, dadurch, das

es vom Augenschein hervorgerufen und unterstützt

wird, so kann der Bühnenwirksamkeit der aufzu-

führenden Stücke die wesentlichste Hilfe wieder

zurückgewonnen werden. Heute ist 'der Augen-

schein der Trennung ein so starker, daß er

es dem Theaterbesucher ermöglicht, sich den

Vorgängen stuf der Bühne gegenüber nur „zu-

schauend" zu verhalten; er macht es ihm geradezu

unmöglich, sich mehr als eine beobachtende Kühle

zuzulegen — er „objektiviert" das Publikum. Die

beobachtende Kühle, die Entspannung, führt dazu,

daß man sich zerstreut, und macht darum wieder-

um notwendig, daß ' man den abschweifenden

Sinnen ringsherum Vielerlei „bietet", damit sie

allüberall „Beschäftigung" und „Befriedigung"
finden. Diese dezentralisierende Tendenz in einer

Kunst ist etwas ganz Ungeheuerliches. Die reime

„Zuschauertätigkeit" ist aber nur aufzuheben, wenn

das Publikum durch die Gewalt des jeweiligen

Bühnenvorganges vollständig und völlig auf ihn

konzentriert wird. Tritt diese Konzentration nicht

ein, so wird eine glänzende Bühnenausstattung zur

Notwendigkeit, ebenso wie das ängstliche Ver-

meiden und Entfernen aller, auch der kleinsten

„Illusionsstörenden" Einzelheiten. Denn die „Illu-
sion" wird nun plötzlich das einzige, dem sich der

Zuschauer wirklich hingeben kann, die „Illusion"

wird auf einmal Theaterkunstzweck! Da dem

Zuschauer gerade dadurch aber Zeit bleibt, kritisch

zu sein, ist die „Illusion" immer wieder gefährdet.

Was das heißt bei der modernen Ausbildung un-

seres Beobachtungssinnes, bei unserem geschärften

Gefühl und Auge für die „Natur" und das „Natür-

liche", das zeigen am besten die Riesenanstren-

gungen, die heute gemacht werden müssen, um'

eine Bühnenausstattung so echt als nur möglich

und eine Szenerie so „natürlich" wie die Natur

erscheinen zu lassen. Alle diese Aufwendungen

und Anstrengungen vergrößern aber mur das Uebel,
das zu bekämpfen sie eigentlich bestimmt sind.

Denn es ist klar, je mehr hier geschieht, desto mehr

muß das, was geschieht, wieder den kritischen

Sinn auf sich ziehen und die Aufmerksamkeit vom

Eigentlichen, von der innerlichen Wirkung des dar-

gestellten Vorganges abziehen. So entsteht von

selbst für den heutigen Regisseur die ganz un-

sinnige Notwendigkeit, die Umgebung, das „Mi-

lieu", in dem das Stück spielt, zur Hauptsache und

zu seiner Hauptsorge zu machen. Nun steht der

Regisseur hier vor einer Aufgabe, die er auch beim

besten Willen und unter Aufwendung seiner voll-

sten Aufmerksamkeit und seiner gesamten Kraft

immer nur sehr unvollkommen wird erfüllen

können. Die Natur läßt sich eben durch künstliche

Mittel nicht nachmachen. Je mehr man ihr nahe-

zukommen scheint, um so mehr nimmt dieser An-

schein unser Interesse und unsere „Bewunderung"
in Anspruch, so daß gerade das Entgegengesetzte

geschieht, was man erreichen wollte: die Szenerie

wird nicht unaufdringlicher, nebensächlicher, je

mehr sie „überzeugt". iNein, da sie uns zwingt,

das Maß des Erreichten an der Natur fortwährend

zu messen, zerstört sie gerade dadurch unfehlbar

die „Illusion" selbst, ja, je vollkommener sie eigent-

lich werden müßte, um so weniger kann sie ent-

stehen. Daß so die Hälfte unserer Aufmerksamkeit

und Rezeptionskraft bereits zwecklos absorbiert

wird durch die heute für notwendig gehaltene

„Ausstattung" eines Dichtwerkes, ist klar. W;ir

haben für es selbst kaum noch unsere halbe Auf-

nahmefähigkeit zur Verfügung. Aber auch weiter-

hin werden wir enttäuscht, müssen wir enttäuscht

werden. Denn die heutige Illusionsbühne" kom-

promittiert fortgesetzt den Darsteller und nötigt

ihm Rücksichten auf, die er auf die „Szenerie"

nehmen muß. Er darf nämlich gar nichts tun, auch

wenn es seine Aufgabe sonst verlangte, was die

„Illusion" des Zuschauers über die „Natürlichkeit"
des ganzen Bühnenbildes stören könnte, und er

muß vieles tun, was seiner eigentlichen Aufgabe

widerstrebt, nur weil es geeignet ist, diese „Illu-

sion" zu fördern. Damit wird der Schauspieler

wiederum um seine Konzentration gebracht, seine

Aufmerksamkeit wird auf Nebensachen abgelenkt.

Er wird fremden Einflüssen unterworfen. Für

steine eigentliche Aufgabe reicht die noch übrig-

bleibende Kraft nicht aus, er kann den Anforde-

rungen der Szenerie gegenüber seine künstlerische

Aufgabe nicht rücksichtslos durchsetzen. Es ist

kein Wunder, daß auch der Darsteller dadurch um

seine intensive Wirkung auf den Theaterbesucher

gebracht wird. Damit verliert sich das Interesse

für das Theater überhaupt. Das Ergebnis aller

dieser Tatsachen kann man an unseren heutigen

Bühnen mit Staunen und Beschämung erblicken.

Weil das Theater nicht mehr imstande ist, seine

künstlerische Aufgabe zu erfüllen und das Publi-

kum kühl und kalt läßt, müssen zur Anlockung

immer unkünstlerischere und bedenklichere Mittel

aufgewendet werden. So wird das Theater zum

Panorama, zum Panoptikum, zum Zirkus herab-

gewürdigt, Sensationen und Ausstattungsplunder

werden die Anziehungsmittel.

Was verlangt das Publikum aber vom The-

ater? Es will Komödiespielen sehen! Es will

gezwungen werden oder wenigstens die Möglich-

keit haben, „mitzuspielen". Denn daß das Ko-

mödiespielen* ein intensiver und geheimnisvoller

Genuß Ist, fühlt es. Sieht es doöh, daß er die

Menschen, die ihn kennen, völlig berückt und nicht

wieder losläßt. Der geheime und so oft gefährliche

Reiz des Theaters ist eben das „Komödiespielen'',

das Leben, in einem fremden Leben. Und wenn

man wieder gute Theater haben will und ein an-

hängliches Theaterpublikum, so bleibt den Schau-

spielern und unseren Theaterdirektoren nichts an-

deres übrig, als ihren Zuschauern wieder die Mög-

lichkeit zu geben „mitzutun", und so innerlich das

Lustempfinden des Darstellers zu teilen, denn aus

diesem Grunde allein besucht man Theater; aus

dieser Notwendigkeit allein wurde das Theater

geboren; dies Bedürfnis zu erfüllen, dazu wurde

es erfunden.

Eine gründliche Theaterreform wird also heute

damit anfangen müssen, die objektivierende „Guck-

kastenbühne" und die zerstreuende „Illusions-

bühne" aus dem Theater wieder zu entfernen. Es

ist dabei selbstverständlich, daß eine solche Re-

form kein Rückwärts bedeuten kann. Wir wollen

nicht zurück: es gilt nur, die reine Form des Thea-

ters und seine künstlerische Wirkung für uns zu-

rückzuerobern, und damit werden wir vorwärts

kommen. Denn Wir müssen ein Theater für unseren

Geschmack und unsere Bedürfnisse haben, und

können keines brauchen in der Art, wie es viel-

leicht in früheren Zeiten, wenn auch in voller Rein-

heit und Wirksamkeit, bestanden -hat. Auch die

idealste Rekonstruktion würde nur ein kultur-

historisches Interesse haben und keinen lebendigen

und lebensfähigen Kulturfaktor für unsere Zeit

bilden können. Wir werden also auch ohne „Guck-

kasten-" und „Illusionsbühne" ein künstlerisches

Theater haben; weil wir es haben müssen.

Ausdruck und Stimmung

Es scheint, als wenn unsere heutigen Bühnen-

leiter die Berechtigung für den Abweg, den sie

alle wandeln, aus der Verdeutschung ableiten, die

man dem Worte „Theater" hat angedeihen lassen

durch das Wort „Schaubühne". In der Tat geht

man heute ausschließlich ins Theater, um zu

schauen. Man genießt das Schauspiel nur noch

durchs Auge. Der Akzent ist damit in der Vor-

stellung von selbst auf die Ausstattung und äußere

„Aufmachung" gefallen. Der Darsteller ist nicht

mehr die Mitte, in der alle Fäden der Darstellung

eng verknüpft ihren Ausgang finden und wieder

zusammenlaufen müssen. Man schafft jetzt eine

möglichst „natürlich" erscheinende und dabei mög-

lichst effektvolle Szenerie, die den Darsteller durch

Farbe, Masse und Vielfältigkeit erdrückt oder

durch die „Mängel" der Dekorationen kompro-

mittiert, die durch das intensive Streben nach na-

turalistischer Treue erst recht hervortreten. Diese

Mängel sind es allein, die zu beseitigen unsere

heutigen Bühnenreformatoren für ihre einzige Auf-

gabe halten. Denn es gilt heute für den selbstver-

ständlichen Grundsatz, daß die „Illusion" auf dem

Theater die Hauptsache ist. Als Aufgabe gilt: alles

Illusionsstörende muß bis ins kleinste ängstlich

vermieden und ausgemerzt werden; alles Illusions-

fördernde muß mit den Mitteln der raffiniertesten

Technik zur Ausführung gebracht werden. Ver-

gebliche Arbeit! Der leiseste Wincühauch, der eine

Leinwand erzittern läßt, macht sie „illusorisch".
Wenn die Schauspielkunst wirklich etwas so Kom-

pliziertes wäre, wie unsere heutige Theaterspie-

lerei aus ihr gemacht hat und noch weiter zu ma-

chen bestrebt ist, so wäre in primitiveren Zeiten

diese Kunst unmöglich gewesen. Jede Kunst ist

aber immer etwas so Einfaches, daß sie gerade und

vor allem naiven Existenzen leiciht zugänglich ist.

Jede Komplizierung führt von der Kunst hinweg.:

sie macht künstlich. Es ist auch klar, daß die be-

rühmte „Illusion", der heute die Kunstbestrebun-

gen auf der Büihne ganz und gar gehören und

„hörig" sind, etwas sehr Künstliches und deshalb

Unkünstlerisches ist. Das Unkünstlerisrfie kann

aber nicht der Endzweck des Theaters sein. l Man

hat die Stätte der Bühnenkunst eben heute bis zur

Siinnwidrigkeit entstellt. Es kommt auch im „Thea-
ter" nicht auf die „Illusion" an, wie bei keiner

Kunst, sondern auf den „Ausdruck" und die „Aus-
drucksformen". Welchen Eindruck macht das auf

der Bühne Ausgedrückte auf uns? Der „Ein-
druck" durch den „Ausdruck" ist der künstlerische

Endzweck. Nicht unsere „Schaulust" soll befrie-

digt, nicht unser Wissen bereichert, nicht unser

kritischer Sinn angeregt und ausgebildet werden:

nein, wir wollen ergriffen, erschüttert, beunruhigt,

beruhigt, erheitert und belustigt sein. Unsere Seele

soll sich ihrer Empfindungsmöglichkeiten genie-
ßend bewußt werden, wie der Schauspieler seiner

Ausdrucksmöglichkeiten. Dadurch werden wir

innerlich reicher, umfänglicher, lebensfähiger,

„schöner". Hier liegt die eminent künstlerische

Aufgabe des Theaters.

Wenn nun so die Umgestaltung unseres heu-

tigen vorgenommen werdein1

soll, müssen wir zu völlig neuen und vielleicht vor-

erst befremdenden Resultaten kommen. Wir wer-

den das Fremde aber sehr bald als das einzig-

Mögliche empfinden lernen. Es muß Grundsatz

werden: nur das hat auf der Bühne ein Daseins-

recht, was dem „Ausdruck" dientund „Ausdrucks-
form" ist. Alles, was dem Ausdruck nicht dient,

was davou abhalten könnte, uns ihm völlig hinzu-

geben, muß unbarmherzig verbannt werden. Alles,

was uns dem Ausdruck zu unterwerfen geeignet

ist, muß 'herangezogen werden.

Ueber welche Ausdrucksmittei verfügt di«

Bühnenkunst? Ihre Kunstmittel sind: menschliche

Stimme und Gebärde, Linie, Form, Farbe, Licht

und Bewegung. Alle diese Mittel sprechen, wenn

sie nur dem Ausdruck dienstbar gemacht werden,

wenn sie „ausdrücken", direkt zu unseren Instink-

ten, mit Ausnahme des Sprachinhaltes, des Wor-

tes. Das Wort „schildert", es wendet sich an

unser Verständnis, an unsere logische Hirn-

betätigung; es drückt nicht aus. Es reguliert

aber aus der Vision des Dichters heraus das Iner-

scheinungtreten der Ausdrucksmittel. Aus dem

eben Gesagten erhellt von selbst, daß der Schwer-

punkt der szenischen Darstellung auf dem „Dar-

steller" liegt und liegen muß. Er vermittelt uns

den Sprachsinn, die Klangfarbe und das Tempo der

Sprachlautreihen, er enthüllt uns im Wort, in Ge-

bärde und Handlung sein Inneres: seine Seele

„lebt" vor uns. Sie will und soll uns mitreißen da-

durch, daß sie sich „mitteilt", wie eine faszinie-

rende Melodie #der ein starker Rhythmus; denn

die Schauspielkunst ist aus dem Tanze geboren

worden, durch die Pantomime in ihrer Entwicke-

lung weitergegangen, bis das Dichterwort hinzu-

trat, und dadurch das Drama entstand. In den

AusdHpksfähigkeiten des Schauspielers „tanzt"
seine Seele.

Der unbestimmte Untergrund nun, von dem sich

in wirksamer Weise der bestimmte momentane

Ausdruck jeweilig abhebt, ist der „latente" Aus-

druck der einzelnen Szene oder des ganzen

Stückes: die „Stimmung". Ohne Stimmung zer-

fällt auch die ausdrucksvollste Vorstellung in tau-

send Einzelheiten. Von der Stimmung her müssen

die Ausdrucksstärken sämtlich abgestimmt wer-

den, damit sie in organischen Zusammenhang tre-

ten und eine Kette engverbundener Einzelheiten

bilden, die, in bestimmtem Rhythmus wechselnd,

auch ihrer Gesamtwirkung sicher sind. Das Ge-



ieimnis der Stimmung ist damit gekennzeichnet.
Es läßt sich nicht handwerksmäßig zergliedern, es

kann nur von angeborener Begabung empfunden

und gelöst werden. Soll das Theater also seinem

ursprünglichen künstlerischen Zwecke wieder zu-

rückgewonnen werden, muß vor allen Diingen wie-

der Stimmung und Ausdruck zur Herrschaft ge-

langen. Dazu gehört, daß man das Theater in die

Hände eines schaffenden Künstlers legt, der über

ein völlig ausgebildetes Auge wie über ein völlig

ausgebildetes Ohr verfügt. Das ist der „hand-

werksmäßig" wesentlich nötige Teil seiner Be-

gabung. Der zweite, noch wichtigere Teil aber

ist der „künstlerisch" nötige: schöpferische Phan-

tasie, Geschmack und eine ungeheure Wandlungs-

fähigkeit. Es ist unmöglich, ein Dichtwerk auf der

Bühne darzustellen, wenn es nicht erst im Hirn

des Regisseurs seine „Auferstehung" gefeiert hat.

Er muß dem Dichtwerk erst Odem einhauchen,

„seinen" Odem, damit es lebendig wird. Es ist ein

unkünstlerischer Unsinn, wenn sich Schauspieler

irgendwelche Selbständigkeit dem Regisseur ge-

genüber wahren wollen. Denn eben das Geheim-

nis der Gesamtwirkung, des „Lebens" macht es

unbedingt nötig, daß die Offenbarung im Hirn des

Regisseurs sich auf der Bühne rücksichtslos bis in

die kleinsten Einzelheiten durchsetzt. Aus einer

Wurzel muß Leben organisch emporwachsen. Es

sollte zum Ehrgeiz jedes Schauspielers werden, die

größte Anpassungsfähigkeit und das feinste Ver-

ständnis für die Anregungen, die er vom Regisseur

erhält, zu beweisen. Die „Individualität" des

Schauspielers bleibt trotzdem gewahrt: sie offen-

bart sich in den Ausdruc'ksmöglichkeiten und in

den Ausdrucksstärken, über die er verfügt, in der

Lebendigkeit und Ueberzeugungskraft seiner Aus-

drucksmittel; sie zeigt sich schließlich in seiner Ver-

wandlungs- und Charakterisierungsfähigkeit. Es

bedeutet eine Blamage und einen Einwand gegen

die Intelligenz des Schauspielers, wenn er mit dem

Regisseur anfängt zu debattieren und eigene Mei-

nungen und Anschauungen geltend zu machen, denn

das ist das sicherste Zeichen dafür, daß der Schau-

spieler weder in seine Kunst, noch in die des Thea-

ters die nötige Einsicht besitzt. „Seine" Auffassung

hat ja mit der Aufführung gar nichts zu tun, son-

dern nur sein „Können". Heute setzt jeder Schau-

spieler, (und die bedeutendsten am meisten) seinen

Stolz und seinen Ehrgeiz hinein, sich gegen den

Regisseur geltend zu machen. Das heißt absicht-

lich das Zustandekommen eines geschlossenen

Kunstwerkes verhindern! Ist das die Aufgabe, ist

das ein Ruhm für den Darsteller? Höchstens ein

kleinlicher Triumph für seine Eitelkeit, der sich zu-

erst an ihm selbst rächt. Denn die Folgen sind

die unbefriedigenden Vorstellungen unserer heu-

tigen Theater, in denen es weder „Einheitlichkit"

noch einen packenden Gesamteindruck gibt; wie

kann da eine durchgreifende Stimmung über das

Publikum Gewalt gewinnen?

Das Komödiespieten

Das Komödiespielen ist „die" Kunst, die heute,

am meisten höchst „unkünstlerisch" ausgeübt

wird. Das kommt daher, daß in dieser Kunst der

„Künstler" zugleich sein eigenes „Kunstmittel" ist.

Dadurch wird seine Persönlichkeit als solche in

einem gefährlichen, für ihn, den Künstler gefähr-

lichen Kontakt mit den Kunstgenießern, mit dem

Publikum gebracht, dessen Beifall oder Mißfall sich

während seiner Kunstbetätigung oft in demonstra-

tiver Weise geltend macht. Die daraus resultie-

rende, ungemessene Steigerung der Eitelkeit und

persönlichen Empfindlichkeit des Schauspielkünst-

lers läßt infolgedessen seine Kunst sehr leicht

fremden Einflüssen zugänglich werden. Nicht nur,

daß der Beifall leicht das Wesentliche, das „Ziel"

wird, das der Schauspieler für allein erreichens-

wert hält, auch die Furcht zu mißfallen ist geeignet,

auf Abwege zu drängen. Erliegt der Schauspieler

aber diesen Einflüssen, so ist er für die „Kunst"

verloren; denn der dirigierende Faktor, der be-

herrschende Trieb in ihm wird dann das Haschen

nach der Gunst der Zuschauer an Stelle des Stre-

bens nach künstlerischer Vollendung. Er gerät

damit in eine verderbliche Abhängigkeit vom

Geschmack uind Bildungsgrad seines Publikums,

das er anstatt zu „beherrschen", „bedient". Die

Verächtlichkeit dieser Rolle aber wird vom Pu-

blikum ebenso sehr empfunden, wie sie den Ko-

mödianten innerlich demütigt. Die Komödianten

galten lange Zeit nicht nur für „unehrlich", sie wa-

ren auch „unehrlich". Diese mittelalterlichen Zu-

stände sind heute überall da noch nicht überwun-

den (und müssen ewig wiederkehren), wo es dem

Schauspieler nicht gelingt, der drohenden Sklaven-

kette, die ihm seine Eitelkeit schmiedet, zu ent-

gehen und sich die Freiheit in seiner Kunst und für

seine Kunst zu erhalten oder zurückzuerobern. Der

Schauspieler darf nichts, gar nichts tun in Rück-

sicht auf das Publikum; für einen Schauspieler,

der sich als Künstler fühlt, existiert das Publikum

nicht. Das Publikum nämlich, vor dem er gerade

seine Kunst zeigt. Der Begriff „Publikum" behält

natürlich auch für ihn dieselbe Bedeutung, die er

für jeden Künstler hat: im Zuschauer will jeder

Künstler seiinen Schaffensgenuß perpetuieren; in

ihm will er ein Echo finden für seine Ekstasen, über

seine Mitmenschen treibt es ihn, Macht zu gewin-

nen und Macht zu üben. Das ist die Aufgabe sei-

ner Kunst, die er um so besser erfüllen kann, je

mehr er wirklich „Künstler" bleibt, und die er um

so schlechter erfüllen wird, je mehr er sie um

jeden Preis erfüllen will. Auch in seinem Falle

wirkt die merkliche „Absicht" auf bessere und

empfänglichere Zuschauer nur verstimmend.

Darum ist das erste, was der Schauspieler mit aller

Kraft bekämpfen muß, seine persönliche Eitelkeit.

Sie ist sein schlimmster Feind, weil sie „kunst-

widrig" ist. In unserer Zeit des Uebermenschen-

diinkels und Personenkultes wuchert das Unkraut

Eitelkeit in entsetzlicher Dichte.

Aber auch die besten Schauspielkünstler un-

serer Zeit sind weit entfernt, ihre eigentliche

künstlerische Aufgabe unbeeinflußt und unverrückt

ins Auge zu fassen, nämlich künstlerische Lebens-

gestaltumg. Die Lebensgestaltung erschöpft sich

nicht, wie die meisten Schauspieler auch heute

noch zu glauben scheinen, in der angemessenen

Wiedergabe der Wortei die der Dichter der gerade

darzustellenden Figur in den Mund gelegt hat. Auf

den meisten und größten Bühnen aber steht auch

heute noch das auswendig gelernte Wort in der

Darstellung in peinlicher Weise an der auffällig-

sten Stelle. Selten oder nie hat man den Eindruck,

daß die Menschen, die „Individualitäten" vor uns

„leben", fühlen und denken und aus dem augen-

blicklichen Zustand ihres Innern heraus gerade

eben erst das Wort gebären, das aus ihnen hervor-

bricht. Immer hat man das fatale Gefühl, daß der

Schauspieler schon weiß, was er in der nächsten

Sekunde sprechen wird. Noch schlimmer: daß er

es nicht nur weiß, also überlegt hat, sondern „aus-

wendig" weiß, also es „gelernt" hat. Das ist na-

türlich der Tod jeder Glaubwürdigkeit und Wir-

kung lebendigen Seins. Man nenne mir aber eine

deutsche Bühne, in der dieser im künstlerischen

Sinne eigentlich ganz undenkbare Uebelstand schon

abgestellt wäre. Solange man die Gedächtnis-

arbeit dem Schauspieler auch nur im entferntesten

anmerkt, kann von einer Schauspielkunst noch

nicht im geringsten die Rede sein. Diese kann erst

einsetzen, wenn dem Spieler nicht nur das Wort,

sondern auch die ganze „Seele" der gerade darzu-

stellenden Individualität, ihr Wollen, Fühlen und

Denken in „Fleisch und Blut" übergegangen ist.

Für den Zuschauer und die Schauspielkunst ist das

das Wesentlichste, was die darzustellenden Cha-

raktere vor unseren Augen als ihr individuelles

Leben „ausleben", tun, zeigen, merken lassen.

H

Eine „Menschendarstellung" in streng künst-

lerischem Sinne wird erst möglich sein, wenn der

Darsteller alles Gewicht seines Könnens auf den

„Ausdruck" legt. Im „Ausdruck" wird das innere

Leben sichtbar: es kommt zur „Darstellung". Daß

die meisten Schauspieler auch diese Selbstver-

ständlichkeit zu vergessen scheinen, zeigt die Aus-

drucksärmlichkeit und -schwäche auf unseren heu-

tigen Bühnen. Die meisten unserer Schauspieler

kommen mit einem Dutzend Gebärdenvarianten

und Betonungsnuancen aus, und Kraft und Enthu-

siasmus zeigen sie nur im Stimmaufwand. Sie sind

als Künstler nicht ausdrucksfähiger und ausdrucks-

voller wie als Privatmenschen. Die Folge davon

ist, daß ihre spärlichen Mittel gerade ausreichen,

„eine" Figur zu spielen. Diese „eine" Figur (man

nennt das „Sichselbstspielen": falsch und unkünst-

lerisch genug!) spielen sie dann in unendliche*

Wiederholungen in jedem Kostüm. Die verschieb

denen Rollen bedeuten ihnen nicht mehr, als „an-
dere" Worte und eine „anders" geartete Mischung

und Reihenfolge ihrer spärlichen Ausdrucksmittel.

Diese „Persönlichkeiten" (man nennt sie auch

„Temperamentsschauspieler"), diese Erbärmlich-

keiten und Talentlosigkeiten beherrschen heute die

deutsche Bühne. Künstler, die über eine gewisse

Vielfältigkeit der technischen Mittel verfügen, wir-

ken heute wie gottähnliche Genies. Und doch ist

die Vielfältigkeit und der Reichtum an technischen

Mitteln etwas durch Fleiß Erreichbares, falls der

Schauspieler etwas Verstand und Ausdauer be-

sitzt. Das hat durchaus noch nichts mit der eigent-

lichen schauspielerischen Begabung zu tun, die

nicht in der „Differenzierumgsfähigkeit" des Schau-

spielers, sondern in seiner „Ausdrucksfähigkeit'",

in seiner „Kraft" besteht. Die angeborene leben-

schaffende „Kraft" ist das Ausschlaggebende bei

Bewertung schauspielerischer Begabung, die eben

als solche ihre Grenzen hat. Alles andere kann

mehr oder weniger erworben werden. Einsichti-

gen ist es längst kein Geheimnis mehr, daß unsere

Bühnenkunst fast ausschließlich mit Künstlern be-

stritten wird, die eine zu geringe Ausbildung be-

sitzen und zu wenig gelernt haben. Ueber diese

Grundmängel kann auch die größte Routine später

nicht mehr hinweghelfen und hinwegtäuschen. Die

ganz unrationelle und unpädagogische Art unserer

Schauspielererziehung trägt die Hauptschuld daran.

Eine Reform der Schauspielkunst wird also mit

einer Reform der Schauspielererziehung und Schau-

spielerausbildung anfangen müssen.

Szene und Szenenwechsel

Das heutige Bühnenbild besteht für den Zu-

schauer in einem durch einen Wandausschnitt be-

grenzten Raum, dessen starre Einförmigkeit in der

Begrenzung man heute dadurch zu brechen ge-

sucht hat, daß man den oberen Abschluß (teilweise

auch die seitlichen Abschlüsse der Proszenium-

wände) in einem gewissen Grade beweglich

machte. Dadurch wird es möglich, das Format der

Bühnenöffnung etwas zu variieren, es niedriger
oder höher zu machen. Wirklich schöne Effekts,

wie sie das hohe Format des Bühnenbildes ergibt,

sind aber heute aus dem Grunde nicht erreichbar,

weil eine zu hohe Bühnenöffnung den Zuschauern

von den ersten bis in die mittleren Parkettreihen
hinein unvermeidlich den Einblick in den Schnür-

boden freigeben würde.

Ist die ewige Gleichförmigkeit der Bühnen-

öffnung schon etwas sehr Lästiges und künstlerisch

Behinderndes, so ist bei unserer jetzigen Bühne

doch die geringe räumliche Wandlungs- und Aus-

nutzungsfähigkeit das Schlimmste. Szenische Ver-

änderungen, vorzüglich wenn sie schnell von-

statten gehen sollen, erfordern die Inanspruch-
nahme eines so raffinierten und gewaltigen techni-

schen Apparates, daß man den Gedanken, in dieser

Richtung Fortschritte zu machen, beinahe aufge-

geben hat. Man glaubt, zu primitiveren Zustän-

den zurückgreifen zu müssen, um dieses Uebels

Herr zu werden. Eine Zeitlang schien es zwar,

als ob die „Drehbühne" allen berechtigten Ansprü-

chen genügenkönnte, die Drehbühne, die die Mög-

lichkeit gibt, in unglaublich kurzer Zeit und ohne

jede besondere Mühe auch die schwierigsten szeni-

schen Wechsel herbeizuführen. Es hat sich aber

erwiesen, daß gerade die Drehbühne eine viel

größere Einförmigkeit hervorruft (trotz der Ab-

wechselung, die sie zu bieten scheint), als die ge-

wöhnliche Bühne. Ein Szenenwechsel auf der ge-

wöhnlichen Bühne erfordert zwar verhältnismäßig

viel Zeit, Geistesgegenwart und Arbeitsaufwand

(weil er während der Vorstellungspausen mit

größter Beschleunigung vonstatten gehen muß),

er ist aber wenigstens unbegrenzt in der Aus-

nutzung des Raumes. Man kann die Szenerie

gerade, schief, rund, tief, breit aufbauen, kurz,

ganz so, wie es paßt. Diese Möglichkeit bietet die

Drehbühne nicht, im Gegenteil, sie vernichtet diese

Möglichkeit. Die Ersparnis an Zeit, Arbeitsleistung

und Aufmerksamkeit, die das Aufbauen der Sze-

nerie auf der Drehbühne herbeiführt (der Aufbau



geschieht meist schon vor oder während der Auf-

führung), wird bei weitem wett gemacht durch die

Gleichmäßigkeit, die der Raumgestaltung auf der

Drehbühne aufgezwungen wird. Auf der Dreh-

bühne muß die Szene stets auf den Kreisausschnitt

gesetzt werden, der eben vor der Bühnenöffnung

Siegt. Natürlich verengt sich dieser Kreisausschnitt

nach der Mitte der Drehbühne, so daß jedes Büh-

nenbild den gleichen und in seiner fortwährenden

Wiederkehr ermüdenden Anblick bietet: einen

Raum oder eine Szenerie, die vorn nach dem Zu-

schauer hin ihre breiteste 'Seite hat und sich nach

hinten gleichmäßig verengt, so daß von selbst der

Mittelpunkt des Bühnenbildes auch immer zum

hervorgehobenen „betonten" Hauptschauplatz der

Handlung wird. Die Drehbühne übt nun dadurch,

daß sich auf ihr gewöhnlich sechs derartige Sze-

nerien aufbauen lassen, einen verhängnisvollen

Einfluß auf' die dramaturgische Bearbeitung der

aufzuführenden Stücke aus. Sechs Szenerien sind

da und müssen ausreichen oder, wenn die Be-

schränkung nicht so zwingend ist, müssen doch

die wenigen Möglichkeiten der Drehbühne in der

szenischen Anordnung ausschlaggebend beachtet

werden. So wird die Drehbühne für das

Stück, für den Regisseur zu einer gefährlichen

Schablone, die seine Raumphantasie verkümmern

lassen muß. Diese Uebelstände lassen die Dreh-

bühne für eine wirkliche Neugestaltung der (Szene

nicht mehr in Betracht kommen. Sie kann stellen-

weise den Szeneriewechsel sehr flüssig gestalten.

Man darf sich aber, um ihre Nachteile zu vermei-

den, in keiner Weise an sie binden müssen. Eigent-

liche Vorteile bietet sie nur der „Illusioinsbühne",

der sie die Möglichkeit gibt, plastische Versatz-

stiieke an Stelle gemalter Kulissen in reichem Maße

zu verwenden.

Diese Erfahrungen haben unsere Biihnenrefor-

matoren veranlaßt, zurückzugreifen, in dem Glau-

ben, daß die Szene wandlungsfähiger zu machen

sei durch die Aufnahme einer dreiteiligen Bühne.

Sie rekonstruieren damit die Shakespearebühne.

Es ist auch nicht zu leugnen, daß durch diese Ver-

vielfältigung des Schauplatzes die Möglichkeit des

Szenenwechsels sich sehr vereinfacht und verviel-

fältigt. Dennoch sind gegen drei hintereinander

liegende Szenen, die schematisch je nach den tech-

nischen Anforderungen der gerade notwendigen

Szenerie benutzt werden sollen, die schwerwie-

gendsten künstlerischen Einwände zu erlheben. Die

Raumausnutzung wird auch hier an eine gewisse

Schablone gebunden, zudem ist es absolut nicht

gleichgültig, ob eine Szene ganz im Vordergrund,

im Mittelgrund oder im Hintergrund der Bühne ge-

spielt wird. Das Spiel im Hintergrund, Mittelgrund

oder Vordergrund ist in seiner Wirkung auf den

Zuschauer grundverschieden. Die psychische Wir-

kung der Entfernung oder Näherung des Spieles

dem Zuschauer gegenüber ist so unterschiedlich

und deshalb so unentbehrlich, daß sie für jede

Szene dem Regisseur und den Darstellern zur Ver-

fügung stehen muß. Je intensiver und intimer die

Wirkung des jeweiligen szenischen Ausdrucks

sein soll, desto näher muß der Darsteller dem Zu-

schauer gerückt werden. Wenn wir in das Innere

der handelnden Personen Einblicke tun sollen, muß

die Entfernung zwischen uns und ihnen auf ein

Minimum reduziert werden, während nüchterne

Vorgänge und bloße Handlungen, Aufzüge, lu-

multe, Bewegungen, kurz, alles das, was sidh mehr

für das Auge des Zuschauers geltend macht, in den

Hintergrund der Bühne verlegt werden muß. Das

Auge verlangt „Distanzen". Man sieht schon, daß

mit der geschickten Ausdehnung oder Verrimge-

rung der Entfernungen zwischen Spieler und Pu-

blikum ein eminentes Ausdruekssteigerungsmittel

für den Bühnenkünstler gegeben ist, dessen er sich

nicht berauben lassen darf, wenn er eine Szene

ihrem Ausdrucksgehalt nach vollständig ausschöp-

fen will und das ganze Dichtwerk in künstlerisch

aufgebauter Steigerung und fein berechneter

Gliederung bis zu seiner Höhe entwickeln soll.

Der Regisseur muß absolut freie Hand haben, das

'Sipiel dahin zu verlegen, wo er es dem Ausdruck

gemäß haben muß. Aus diesem Grunde scheint

auch die in drei Szenen geteilte Bühne eine

schwere Beeinträchtigung möglicher Differenzie-

rungen und die Festlegung eines Schemas zu sein,

das in seiner rein technischen Begründung and

äußerlichen Begrenzung unkünstlerisch ist. Die

Bühne muß eine Einheit sein, ungeteilt und ohne

bestimmte a priori Begrenzungen in ihrer Be-

nutzung. Die Experimente, die man mit der drei-

teiligen und der Shakespearebühne gemacht hat,

haben auch zu keinem befriedigenden Resultat ge-

führt.

Das kommt hauptsächlich daher, daß die drei-

teilige Bühne vom heutigen „Illusionstheater"

wegführt und die Entstehung der „Illusion" er-

schwert, ja unmöglich macht. Wir kommen mit

der dreiteiligen Bühne eben auf primitivere Auf-

führungsformen zurück, die deshalb nicht befrie-

digen, weil sie weder zu einem überzeugenden

Stil führen, noch die Aufgaben der heute herr-

schenden „Illusionsbühne" erfüllen können. Man-

chem mag zwar die primitivere Form der ganzen

Szenenführung, die durch Benutzung der dreiteili-

gen Bühne erzwungen wird, als eine Art. Stil er-

scheinen; das ist aber eine Täuschung. Rück-

kehr zu früheren Entwicklungsformen mag leicht

wie eine Vereinfachung und Stilisierung aussehen,

ist es aber keineswegs. Hier wirkt die Tatsache

irreführend, daß Shakespeare für eine derartig ge-

staltete Bühne schrieb — und sie sich daher für

Shakespeareaufführungen sehr zu eignen saheint.

Scheint. Denn daß eine wirklich historisch „echte"

Shakespeareaufführung uns irgendwie befriedigen

würde, ist ganz ausgeschlossen. Wir können un-

sere Phantasie, unseren Geschmack und unsere

Kritik nicht auf die Anschauungsweise des Publi-

kums von damals umstellen. Für moderne Stücke,

selbst für unsere Klassiker schon, würde die Sha-

kespearebühne aber eine willkürliche äußerliche

Inszenierungsschablone bedeuten, nach der man

den aufzuführenden Stücken Gewalt antun müßte.

Für das moderne Drama aber ist diese Bühne ganz

und gar unbrauchbar.

Zu einer reicheren Ausgestaltung der Szene,

zu größeren Möglichkeiten der Raumbenutzung, zu

leichterer Beweglichkeit des Szenenwechsels und

zu der dringend nötigen Freiheit in Benutzung all

dieser Faktoren wird man erst gelangen können,

wenn man sich von der „Illusionsbühne" und der

Illusion ihrer Unersetzlichkeit vollständig befreit

hat. Damit wird die Reform des Proszeniumsaus-

schnittes („Guckkastenbühne") Hand in Hand

gehen müssen. Durch Herstellung der engen Ver-

bindung zwischen Zuschauerraum und Bühne wird

sich schließlich von selbst die Gelegenheit bieten,

in all diesen Fragen zu befriedigenden Resultaten

zu gelangen.

Die Dekorationsmaierei

Den radikalsten Schritt vorwärts auf der Bahn

der Theaterreform wird man damit tun, daß man

sich endlich entschließt, die Dekorationsmalerei

von der Bühne gänzlich zu verbannen, was aus

künstlerischen Gründen längst hätte geschehen
müssen. Damit wird der Hauptträger der heutigen

„Illusionsbühne" gestürzt sein. Man wird dann

nicht mehr in der Lage sein, die Illusion „Natur"
und „Natürlichkeit" hervorzurufen, man wird dann

gezwungen sein, die Natur künstlerisch zu übertra-

gen und sie nicht mehr vortäuschen können. Damit

kommt man bei Inszenierung von Aufführungen in

die Bahnen künstlerischer Ausgestaltung zurück.

Das Prinzip, daß alles auf der Bühne wirklich sein

muß, daß nichts Täuschung sein darf, wird wieder

zur Herrschaft gelangen. Nur so ist die Möglich-

keit wiedergegeben, den Schauspieler, der doch

auch wirklich ist, mit seiner Umgebung organisch

zu verbinden. „Wirklich-sein" heißt im künstleri-

schen Sinne „Nichts-seinwollen", was man nicht

„ist". Wo die Dekorationsmalerei sich diesem

ästhetischen Grundgesetz fügt, ist sie als Kunst

auch auf der Bühne verwendbar: wenn sie nämlich

nichts wird sein wollen, als „Malerei", als „ge-

malt". Sie darf sich aber nicht mehr unterfangen,

Himmel und Erde, Feld, Wald und Wiese, Vor-

dergrund und Fernsicht sein zu wollen. Die

schwerwiegenden Bedenken in künstlerischer Be-

ziehung gegen die bisherige Verwendung der De-

korationsmalerei werden noch übertroffen durch

die augenfälligen praktischen Unzulänglichkeiten,

die in jeder Vorstellung sich offenbaren und oft

genug nicht nur die „Illusion", sondern die ganze

Aufführung gefährden. Eine unauffällige Verbin-

dung zwischen dem „Büihnenboden" und den ge-

malten Illusionen ist eben unmöglich und trotz allei

Experimenten und raffinierten Versuchen auf die-

sem Gebiete noch nie erreicht worden. Ebenso-

wenig ist es jemals gelungen, zu einem befriedi-

genden Abschluß oberhalb der Szene zu gelangen.

Selbst in unseren modernsten Theatern spielen die

Soffitten ihre alte schmähliche Rolle weiter. Sie

haben nämlich die absolut überflüssige und an-

künstlerische Aufgabe, den Schnürboden zu ver-

decken, der eine natürliche Folgeerscheinung der

heutigen Dekorationsmalerei ist. Mit dem Ver-

schwinden der Dekorationsmalerei wird auch der

„Schnürboden" sein Ende finden. Wie nötig das

ist, wie künstlerisch unnatürlich sich dieses räum-

liche Ungeheuer überall geltend macht, zeigt sich

schon in der architektonischen Ausgestaltung des

Theaterbaues, wo der Schnürboden für sieb eiße

alles beherrschende Form verlangt, obgleich er in

dem Organismus des Theaters nichts ist, als ein

häßlicher, abnormer und völlig entbehrlicher Aus-

wuchs. Die Entfernung der Dekorationsmalerei

wird aber noch ganz andere Uebelstände in un-

serem Theater beseitigen und solche Wege künst-

lerischer Ausgestaltung eröffnen, daß man Sick

heute davon gar keine rechte Vorstellung macht.

Schon in der Beleuchtungsfrage muß die Entfer-

nung der Dekorationsmalerei eine Revolution her-

vorrufen. Heute dient das Licht hauptsächlich da-

zu, den Bühnenraum so zu beleuchten, daß man

die gemalten Dekorationen gut sehen kann. Das

steht in keinem Zusammenhang mit der jeweiligen

Aufführung. Das Licht muß Knechtsdienste für

die Dekorationsmalerei leisten, während es selbst

als Beherrscher der Szenerie Stimmung- und

formgestaltend wirken könnte. Heute kann das

Licht dieser eigentlichen und vornehmsten Auf-

gabe nur in beschränktester Weise gerecht wer-

den, weil jede intimere, intensive und charakteri-

stische Lichtwirkung durch die allgemeine Be-

leuchtung der gemalten Dekorationen!, die unent-

behrlich ist, beeinträchtigt und aufgehoben wird.

Jede Lichtwirkung und jede Beleuchtung auf der

heutigen Bühne erscheint „theatermäßig" und un-

wirklich, weil sich die beiden Beleuchtungsweisen

„Lichtwirkung" und „Kulissenbeleuchtung" fortge-

setzt widersprechen, und durch diesen inneren Wi-

derspruch ihre Unwahrhaftigkeit und Unwirklieh-

keit hervorheben. Da das Licht aber zu den stärk-

sten Ausdrucksmitteln und den schlechthin „wirk-

lichen" der Bühnenkuinst gehört, ist es unter allen

Umständen nötig, daß dem Licht zu seiner vollen

Kraft und Wirksamkeit verholfen wird. Das ge-

schieht am radikalsten, wenn man die Dekorations-

malerei aus der Szenerie entfernt Die Wirksam-

keit des Lichts an sich ist auf der Bühne beinahe

noch nicht erprobt worden und konnte aus den

dargelegten Gründen nicht erprobt werden. Wir

wissen also noch gar nicht, was für Wunder eine

künstlerisch einheitliche Verwendung dieses Aus-

drucksmittels vollbringen kann. Ersatz für die

verbannte Dekorationsmalerei wird die „Körper-

lichkeit", die „Plastik", die bedeutungsvolle

„Form", die auch „wirklich" ist, leisten. Da dar]

man sich aber nicht mit dem heute beliebten Kom-

promiß begnügen, naturalistisch bemalte Körper-

lichkeit und auf wirkliche Plastik noch aufgemalte

Körperlichkeit zu verwenden. Das ist heute Mode,

heißt aber nichtsdestoweniger den Unsinn auf die

Spitze treiben. Es ist selbstverständlich, daß jede

Körperlichkeit, die in Erscheinung treten soll, wirk-

lich plastisch vorhanden sein muß, damit sie durch

die Beleuchtung sichtbar werden kann. Deinn das

Licht wirkt erst auf der Körperlichkeit gestaltend,

indem es alle Flächennuancen lebendig macht und

durch die Schlagschatten die Körper und die Form

individualisiert. Es darf also auch nicht in Einzel-

heiten getäuscht werden, die „-Täuschung" muß

gründlich und endgültig aus der Bühnenkunst ver-

schwinden.

Schluß folgt

Herausgeber Herwarth Waiden

Verlag Der Sturm 1919 / Berlin W 9

Siebente Folge / Juli 1919

Druck von Carl Hause / Berlin SO 26


	Siebente Folge
	Theater als Kunstwerk

